
SAISON 1  |  ÉPISODE 6

Disruption du colonialisme pour la santé
des personnes bispirituelles

Épisode diffusé le 
7 février 2023 

Mind the Disruption
TRANSCRIPTION DE L’ÉPISODE DU BALADO 

ET DOCUMENT D’ACCOMPAGNEMENT

« Mind the Disruption » est une série de balados au sujet des gens qui refusent d’accepter les 
choses telles qu’elles sont et qui poussent pour que tout le monde puisse vivre en meilleure 
santé. Des gens comme vous et moi qui aspirent à créer un monde plus juste et en  
meilleure santé.

La première saison de « Mind the disruption » porte sur le mécontentement créatif, c’est-à-dire 
le fait de regarder autour de soi, de voir quelque chose à changer – quelque chose d’injuste et 
d’inéquitable – puis d’avoir l’audace de s’y attaquer malgré la résistance rencontrée.

Le présent document accompagne l’enregistrement de l’épisode et est disponible en français 
et en anglais. Voilà un autre bon moyen d’utiliser le balado! La transcription des propos 
échangés lors du sixième épisode, les commentaires les plus marquants et les ressources 
connexes y sont inclus afin d’aider à pousser la réflexion et l’analyse un peu plus loin.

https://nccdh.ca/fr/learn/podcast/disrupting-colonialism-for-two-spirit-health


Mind the Disruption : Disruption du colonialisme pour la santé des personnes bispirituelles

2 ÉPISODE 6 
7 FÉVRIER 2023

SAISON

UNE

INVITÉ

DESCRIPTION DE L’ÉPISODE

Harlan Pruden est un Autochtone de la Première Nation crie/Nehiyô et le dernier invité de la première saison 
de « Mind the Disruption ». Harlan est une personne bispirituelle vouée à la disruption du colonialisme de 
peuplement, de l’homophobie et de la transphobie. Il n’a de cesse de créer de meilleurs lendemains aux côtés 
et à l’intention des communautés bispirituelles. Parmi ses nombreuses responsabilités, Harlan est cofondateur 
du groupe de recherche quantitative Two-Spirit Dry Lab, et conseiller principal en transfert des connaissances 
autochtones dans l’équipe du programme de santé des Autochtones Chee Mamuk au Centre de contrôle des 
maladies de la Colombie-Britannique. Visionnez l’épisode et écoutez Harlan parler de ce qui l’a mené à découvrir 
sa mission de créer des espaces favorables à l’affirmation de soi à l’intention des personnes bispirituelles 
et d’explorer les façons dont nous, à titre de professionnels de la santé publique, pourrions faciliter la 
décolonisation des programmes, des politiques, des travaux de recherche et des systèmes de santé publique  
en faisant acte d’humilité.

HARLAN PRUDEN 

Harlan Pruden (pronoms – toute parole dite consciemment 
et respectueusement) est un Autochtone de la Première 
Nation crie/Nehiyô. Il travaille aux côtés et pour le compte 
de la communauté bispirituelle sur les scènes locale, 
nationale et internationale. Harlan est cofondateur du 
Two-Spirit Dry Lab et conseiller principal en transfert 
des connaissances des Autochtones dans l’équipe du 

programme de santé des Autochtones Chee Mamuk au Centre de contrôle des 
maladies de la Colombie-Britannique. Il est également le rédacteur en chef de la multi-
plateforme TwoSpiritJournal.com et un membre du comité consultatif de l’Institut de la 
santé des femmes et des hommes des Instituts de recherche en santé du Canada.

MMMINDNDMIN TTTHEHEHMIND THE
DIDIDDIISSSSRRRRRRRRUUUUUPPPPTTTTTTTTIIIIONONOONNNNDISRUPTIONDISRUPTION

ANIMATRICE

BERNICE YANFUL 

Bernice Yanful est spécialiste du transfert des 
connaissances au Centre de collaboration nationale des 
déterminants de la santé (CCNDS) et doctorante en études 
des interconnexions entre l’alimentation en milieu scolaire 
et la sécurité alimentaire. Bernice travaillait auparavant 
comme infirmière en santé publique en Ontario.



Mind the Disruption : Disruption du colonialisme pour la santé des personnes bispirituelles

3 ÉPISODE 6 
7 FÉVRIER 2023

SAISON

UNE

BERNICE YANFUL (CCNDS)

Bonjour et bienvenue à « Mind the Disruption ». Je m’appelle Bernice Yanful. Je suis doctorante et je 
suis une professionnelle de la santé publique chargée d’appliquer les connaissances afin que tout le 
monde puisse vivre en meilleure santé.

Le balado m’amène à échanger avec des organisateurs communautaires, des professionnels de la 
santé publique, des chercheurs et d’autres spécialistes qui partagent un trait particulier : la disruption.

Ces gens refusent d’accepter les choses telles qu’elles sont. Ils n’ont qu’un but en tête : atteindre la 
santé pour tous. Ils s’y emploient avec ténacité et courage, et ils sont fermement persuadés qu’il est 
possible de créer un monde meilleur.

La première saison porte sur le mécontentement créatif, c’est-à-dire ce qu’implique de regarder 
autour de soi, de voir quelque chose à changer – quelque chose d’injuste et d’inéquitable – puis 
d’avoir l’audace de s’y attaquer malgré la résistance rencontrée. 

Dans chaque épisode, une personne disruptrice raconte sa démarche personnelle en ce sens, que ce 
soit par rapport au travail, à l’alimentation, à la blanchité, à la migration ou à un autre sujet. 

Nous entamons ensuite une réflexion sur les implications pour la santé publique. Quel que soit notre 
milieu – recherches, politiques ou pratiques –, comment briser le statu quo et avancer sans avoir froid 
aux yeux?

REBECCA CHEFF (CCNDS)

La série de balados a été conçue et diffusée à votre intention par le Centre de collaboration nationale 
des déterminants de la santé. Nous cherchons à faciliter l’application des connaissances par les acteurs 
de la santé publique afin d’atténuer les inégalités sociales de santé au Canada.

Nos bureaux sont situés à l’Université St Francis Xavier. Nous sommes financés par l’Agence de la santé 
publique du Canada, et l’un des six centres de collaboration nationale en santé publique au pays. Les 
points de vue exprimés dans le balado ne reflètent pas forcément ceux de l’Université ou de l’Agence.

Nous nous trouvons en Mi’kma’ki, le territoire ancestral non cédé du peuple micmac. 



Mind the Disruption : Disruption du colonialisme pour la santé des personnes bispirituelles

4 ÉPISODE 6 
7 FÉVRIER 2023

SAISON

UNE

HARLAN PRUDEN

Tout mon être a été affirmé : mon autochtonie, mon 
genre, ma sexualité. J’étais dans une communauté, et je 
me suis demandé : « Quoi? » Et je me souviens de m’être 
dit : « C’est pour ça que je veux œuvrer. » 

BERNICE (NARRATION)

C’était notre disrupteur pour l’épisode d’aujourd’hui, 
Harlan Pruden. Harlan est une personne autochtone de 
la Première Nation crie/Nehiyô. Harlan est une personne 
bispirituelle et utilise toute parole dite consciemment 
et respectueusement. Il travaille avec et pour la 
communauté bispirituelle au niveau local, national 
et international pour créer de meilleurs lendemains. 
Harlan guide avec amour pour freiner le colonialisme, 
le racisme envers les personnes autochtones, 
l’homophobie et la transphobie.

Quand Harlan ne parcourt pas le monde pour donner 
des présentations époustouflantes sur la décolonisation 
de la recherche et le partage des enseignements 
bispirituels, il vit et travaille à Vancouver. Il est conseiller 
principal en transfert des connaissances autochtones 
dans l’équipe du programme de santé des Autochtones 
Chee Mamuk (AN) au Centre de contrôle des maladies 
de la Colombie-Britannique.

Il est également cofondateur du Two-Spirit Dry Lab 
(AN), le premier groupe de recherche de l’île de la Tortue 
qui se concentre exclusivement sur les personnes, 
les communautés et les expériences des personnes 
bispirituelles et qui cherche, de plusieurs façons, à 
bouleverser l’ordre établi dans la recherche en santé 
publique. 

Le guide linguistique du Centre de contrôle des 
maladies de la Colombie-Britannique [2020] définit  
la bispiritualité comme suit : 

Les personnes autochtones qui incarnent des 
sexualités, des genres et des expressions de genre 
et/ou divers rôles de genre (ou non normatifs) dans 
l’île de la Tortue. La bispiritualité n’est pas une 

identité spécifique ou homogène, mais plutôt un outil 
d’organisation communautaire, en d’autres termes, 
un moyen d’identifier ces individus dont l’apparence, 
la langue et les rôles communautaires peuvent varier 
d’une nation à l’autre.

Cet épisode est particulier pour deux raisons. Tout 
d’abord, c’est la finale de la saison 1 de « Mind the 
Disruption ». Et deuxièmement, vous entendrez parler 
Harlan tout au long de l’épisode. C’est parce qu’Harlan 
est à la fois un disrupteur et un leader en santé publique. 

Public health language 
guide: Guidelines for 
inclusive language for 
written and digital content 
(guide linguistique de santé 
publique : lignes directrices 
pour un langage inclusif dans 
le contenu écrit et numérique)

Centre de contrôle des 
maladies de la Colombie-Britannique. [2024].

Ce guide pratique du Centre de contrôle de la 
Colombie-Britannique fournit des principes directeurs 
et des pratiques exemplaires pour que le domaine de 
la santé publique communique de manière inclusive 
et non stigmatisante. Ce qui est particulièrement 
pertinent pour cet épisode, c’est que le guide explore 
le sexe, le genre, les identités de genre, les pronoms 
et le langage inclusif du genre (p. 18–25).

Le guide linguistique de 2020 mentionné dans le 
balado a été remplacé par cette version de 2024, qui 
contient un examen de la façon dont les personnes 
bispirituelles sont cadrées (p. 19). Il explique que 
la bispiritualité est « un terme générique utilisé par 
les peuples autochtones de l’île de la Tortue pour 
désigner les rôles de genre, les comportements 
en fonction du sexe et les rôles spirituels distincts 
qui existaient dans de nombreuses communautés 
autochtones avant la colonisation et qui continuent 
d’exister aujourd’hui » [traduction libre], et que 
« le terme bispiritualité ne devrait être utilisé que 
par les peuples autochtones de l’île de la Tortue » 
[traduction libre]. 

Public Health  
Language Guide
Guidelines for inclusive language for written and digital content

APRIL 2024

http://www.bccdc.ca/our-services/programs/chee-mamuk
https://twospiritdrylab.ca/
http://www.bccdc.ca/health-professionals/professional-resources/public-health-language-guide
http://www.bccdc.ca/health-professionals/professional-resources/public-health-language-guide
http://www.bccdc.ca/health-professionals/professional-resources/public-health-language-guide
http://www.bccdc.ca/health-professionals/professional-resources/public-health-language-guide


Mind the Disruption : Disruption du colonialisme pour la santé des personnes bispirituelles

5 ÉPISODE 6 
7 FÉVRIER 2023

SAISON

UNE

Dans cet épisode, je discute avec Harlan de son 
parcours personnel pour créer de meilleurs lendemains 
pour les communautés autochtones bispirituelles et 
LGBTQ+. Nous entendrons parler du travail de Harlan 
au sein du programme Chee Mamuk et du Two-Spirit 
Dry Lab, et nous explorerons comment le colonialisme 
de peuplement a étouffé d’autres compréhensions 
du genre et de la sexualité. Enfin, nous découvrirons 
les mesures que la santé publique peut prendre pour 
soutenir les communautés bispirituelles et leur santé.

BERNICE

Je souhaiterais que vous commenciez en racontant 
un peu votre histoire. J’aimerais simplement en savoir 
plus sur vous, d’où vous venez et votre intérêt pour ces 
domaines dont nous allons parler un peu plus.

HARLAN

Parfait. Eh bien, bonjour! Mon nom à la naissance 
est Harlan Pruden. Et mon nom indien – et j’utilise le 
pronom « je » et vous pouvez me demander pourquoi 
j’utilise ce pronom – est Wakan Nom Mani. En fait, c’est 
un nom sioux. Je faisais un travail sur la bispiritualité 
dans la réserve indienne de Rosebud, et ils m’ont fait 
l’honneur de me donner le nom de Wakan Nom Mani. 
Wakan voulant dire « esprit ». Un bon esprit, un mauvais 
esprit, un esprit neutre. Je peux faire le bien aussi bien 
que je peux faire le mal, ou je peux prendre beaucoup 
de place, ce que j’espère ne pas faire, et je peux ne 
rien faire. Donc cette partie de mon nom constitue la 
responsabilité que je porte de la façon dont je veux me 
présenter. J’essaie de me présenter en ayant de bonnes 
paroles, en faisant de bonnes actions et en ayant de 
bonnes pensées. Quand je faillis à cette intention… 
vous savez, une erreur est seulement une erreur si nous 
n’apprenons pas d’elle, et donc chaque faux pas est une 
occasion d’apprendre. Nom signifie « deux » en sioux et 
Mani signifie « voyage sacré ». 

 
 

J’allais faire traduire mon nom en cri. Je suis Cri des 
Premières Nations. Ma mère était membre de la réserve 
indienne de Beaver Lake et, lorsqu’elle a épousé mon 
père, son inscription à la bande a été faite à Saddle 
Lake. Je suis donc membre de la réserve indienne 
de Saddle Lake, de la bande de Whitefish Lake, du 
territoire visé par le Traité no 28 et de celui visé par le 
Traité no 6. 

BERNICE

Quand vous étiez jeune, imaginiez-vous faire ce que 
vous faites maintenant?

HARLAN

Non!

BERNICE

Qu’imaginiez-vous? 

HARLAN

Eh bien, quand j’étais jeune, et j’aimerais préciser que  
je parle de mon propre vécu, j’ai grandi dans la réserve 
de ma mère, c’était dans les années 1970, je pense  
que Wab Kinew dans son livre The Reason You 
Walk (AN), il y avait une belle citation selon laquelle il 
n’aimait pas le mot « Indien » parce que ce mot était 
toujours accompagné d’un adjectif péjoratif comme 
« Indien sale », « Indien stupide » ou « Indien ivre ». 
Pendant mon enfance, je connaissais ma place dans 
la société, et la société était en proie au racisme contre 
les Autochtones. J’étais vraiment, vraiment conscient 
de tout ça. J’ai donc vécu avec cette immense honte, 
une honte intériorisée que j’avais en tant que personne 
autochtone quand j’étais jeune. 

Puis j’étais un « petit garçon efféminé ». En ce qui 
concerne mon expérience avec l’homophobie et la 
transphobie, eh bien, j’essayais simplement de survivre. 
Et puis je suis tombé dans l’alcool et j’ai commencé à 
boire. J’ai commencé à boire à l’âge de 12 ans.

https://www.penguinrandomhouse.ca/books/417538/the-reason-you-walk-by-wab-kinew/9780143193555
https://www.penguinrandomhouse.ca/books/417538/the-reason-you-walk-by-wab-kinew/9780143193555


Mind the Disruption : Disruption du colonialisme pour la santé des personnes bispirituelles

6 ÉPISODE 6 
7 FÉVRIER 2023

SAISON

UNE

BERNICE

Oh!

HARLAN

Tout juste 3 mois avant mon 21e anniversaire, j’ai décidé 
de demander de l’aide auprès d’un service de soutien 
par les pairs pour le rétablissement d’une dépendance. 
Et c’est là que j’ai commencé mon processus de 
guérison. Je n’avais vraiment aucun rêve, j’essayais 
de faire face à la vie, et je faisais cela en buvant et 
en évitant la vie parce que c’était dur. Je m’adresse à 
une personne de couleur, je suis sûr que vous pouvez 
connaître exactement la dureté de grandir dans une 
société très raciste.

BERNICE

Oui, absolument. Et donc après être devenu sobre à 
l’âge de 20 ans, avez-vous commencé à imaginer  
à quoi ressemblerait la prochaine phase de votre vie  
à ce moment-là?

HARLAN

Non, ça m’a pris environ un an. J’ai déprimé dans un 
contexte de groupes de personnes homosexuelles chez 
les Alcooliques anonymes à Edmonton, en Alberta, 
le Texas du Nord, comme j’aime si bien l’appeler. Il 
m’a fallu environ un an pour me remettre sur pieds, 
je n’étais pas bien mentalement et je cherchais une 
connexion. Alors j’ai commencé à chercher. Je me suis 
joint à la communauté queer – enfin, elle ne s’appelait 
pas comme ça à ce moment-là, c’était le mouvement 
homosexuel en Alberta – parce que je n’avais vraiment 
rien à perdre, alors je manifestais dans les rues et je 
m’organisais.

Je me souviens que quand j’étais animateur radio à un 
moment donné pour le GALOC (Gays and Lesbians On 
Campus), (personnes homosexuelles et lesbiennes sur 
le campus), et la chaîne de radio s’appelait Gay Wire, 
tous mes pairs avaient des pseudonymes. Et ils me 
demandaient : « Comment t’appelles-tu? » Et je disais : 
« Just Harlan. » C’était donc mon nom. Just Harlan. 
Ensuite je me suis mis à sortir tout le temps. 

Puis à la fin des années 1990, j’ai lu ce livre qui donnait 
des informations détaillées au sujet de la diversité des 
genres qui existait dans de nombreuses communautés 
autochtones traditionnelles avant contact. Et je me suis 
dit : « Quoi? Pourquoi personne ne m’en a parlé? » Cela 
m’a lancé sur cette trajectoire de questionnement : « Qui 
suis-je? Qui suis-je en tant que personne crie? Qu’est-
ce que mes mots représentent dans ma langue? Quelle 
était cette diversité de genre? Comment se fait-il que 
je n’aie pas reçu ces enseignements? » C’est comme 
ça que j’ai commencé à rassembler des récits et des 
chansons.

Puis, en l’an 2000, je suis allé à mon premier 
rassemblement de personnes bispirituelles. J’avais 
déménagé à New York, et je ne réalisais pas à quel 
point il y avait de gens. Chaque fois que j’entrais dans 
une pièce, j’évaluais toujours les gens, par exemple, je 
comptais combien il y avait de personnes de couleur, 
j’évaluais si c’était un espace sûr ou non, combien il y 
avait de femmes…

BERNICE

Oui, je le fais aussi. 

HARLAN

Ouais, compter, on compte toujours. 

Et je me souviens d’être allé à mon premier 
rassemblement de personnes bispirituelles. Je suis arrivé 
un jeudi et cela s’est produit un samedi en fin d’après-
midi; je marchais dans le hall principal pour retourner 
aux cabines, je me suis arrêté et je me suis dit : « Argh! 
Je ne me suis pas mis à compter une seule fois. » C’est 
parce que tout mon être a été affirmé : mon autochtonie, 
mon genre, ma sexualité. J’étais dans une communauté, 
et je me suis demandé : « Quoi? » Et je me souviens de 
m’être dit : « C’est pour ça que je veux œuvrer. »

Mon but est de créer d’autres espaces où les gens… sont 
comme ils sont, ils apparaissent dans leur plénitude 
et ils n’ont pas à se mettre à compter. Et comment 
travaillons-nous pour créer ces espaces de convocation 
sûrs pour nos parents bispirituels? 



Mind the Disruption : Disruption du colonialisme pour la santé des personnes bispirituelles

7 ÉPISODE 6 
7 FÉVRIER 2023

SAISON

UNE

BERNICE

Pouvez-vous me dire un peu ce que la bispiritualité 
signifie pour vous?

HARLAN

Bien sûr. Avant le contact, beaucoup de nations partout 
à l’île de la Tortue, avaient plus de deux genres. Donc 
normalement quand je me présente, je me présente 
dans ma propre langue. Non seulement je me présente 
comme étant de la Première Nation crie/Nehiyô, mais  
je dis aussi que je suis une personne bispirituelle,  
neha Ayahkwêw. 

Il a été documenté que des personnes de certaines 
nations s’identifiaient à deux genres. Certaines 
personnes de ces nations en avaient trois ou quatre, 
d’autres en avaient 12 différents. Et donc une partie 
du travail est de décoloniser notre conception du sexe, 
de la sexualité, ainsi que du genre. Pour l’organisation 
bispirituelle, il y a une composante interne dans laquelle 
nous nous réunissons et nous essayons d’apprendre 
nos histoires distinctes qui sont propres à la nation.

L’autre chose dont j’ai oublié de vous parler : la 
définition de ce qu’est la bispiritualité. D’après ce 
que j’ai compris, la bispiritualité est un mot français, 
et c’est aussi ce qu’on dirait du panamérindianisme 
ou du transnationalisme. Bien que ce terme soit 

souvent répertorié à côté d’autres identités – comme 
vous pouvez le voir dans l’acronyme de 2SLGBTQI, 
et d’autres identités peuvent s’y ajouter d’ailleurs – 
ce n’est pas une identité. Quand j’ai annoncé mon 
homosexualité, je me demandais : « Qu’est-ce que 
c’est l’homosexualité? Qu’est-ce que la communauté 
homosexuelle? » Et puis j’ai commencé à décortiquer 
tout ça. Il s’agit bien d’une identité alors que pour la 
bispiritualité, c’est une façon pour nous d’organiser et 
d’identifier les individus autochtones de l’île de la Tortue 
en fonction de leur diversité liée à l’identité sexuelle et 
de genre. Après, cela devient une conversation propre  
à la nation. 

Pour moi, Ayahkwêw est mon identité : Qui est 
Ayahkwêw? Qu’est-ce qu’Ayahkwêw? Et quels sont 
mon rôle et mon but en tant qu’Ayahkwêw pour mon 
peuple cri? 

La bispiritualité sert de substitut. C’est un outil ou une 
stratégie d’organisation communautaire, mais ce n’est 
pas une identité. 

Une introduction à la santé 
des personnes bispirituelles : 
questions historiques, 
contemporaines et 
émergentes

Hunt S. [2016].

« Le bien-être des personnes 
bispirituelles devrait être la préoccupation de tous 
ceux qui travaillent à renforcer la capacité des 
collectivités à réaliser l’équité de la santé pour tous, 
donnant aussi du sens à la notion de tous mes frères 
et sœurs » (p. 4). 

Ce rapport de 2016, rédigé par la Dre Sarah Hunt 
et publié par le Centre de collaboration nationale 
de la santé autochtone, résume les résultats de la 
recherche et les considérations communautaires 
sur les déterminants sociaux et structurels de la 
santé des personnes bispirituelles. Il s’agit d’une 
introduction fondamentale pour tous les praticiens de 
la santé publique engagés dans des travaux d’équité 
en matière de santé.

UNE INTRODUCTION À LA SANTÉ 
DES PERSONNES BISPIRITUELLES : 
questions historiques, contemporaines et émergentes

PRIORITÉS ÉMERGENTES

Sarah Hunt, Ph. D.

« tout mon être a été affirmé : 
mon autochtonie, mon genre, 
ma sexualité. J’étais dans une 
communauté, et je me suis 
demandé : « Quoi? » Et je me 
souviens de m’être dit : « C’est 
pour ça que je veux œuvrer. » 
(Traduction libre)

HARLAN PRUDEN

https://www.ccnsa.ca/fr/publicationsview.aspx?sortcode=1.8.21.0&id=156
https://www.ccnsa.ca/fr/publicationsview.aspx?sortcode=1.8.21.0&id=156
https://www.ccnsa.ca/fr/publicationsview.aspx?sortcode=1.8.21.0&id=156
https://www.ccnsa.ca/fr/publicationsview.aspx?sortcode=1.8.21.0&id=156
https://www.ccnsa.ca/fr/publicationsview.aspx?sortcode=1.8.21.0&id=156


Mind the Disruption : Disruption du colonialisme pour la santé des personnes bispirituelles

8 ÉPISODE 6 
7 FÉVRIER 2023

SAISON

UNE

Il nous faut dès le départ trouver des gens qui sont 
autochtones et de diverses identités sexuelles et de 
genre, et les rassembler pour que nous puissions 
entamer cette conversation afin qu’ils puissent 
apprendre leurs propres histoires qui sont propres  
à leur nation. 

Et puis il y a aussi le travail de plaidoyer consistant 
à travailler au sein du mouvement queer ou LGBT 
non autochtone plus large, en disant : « Nous devons 
décoloniser votre mouvement et créer un espace 
pour les peuples autochtones. » Et ce travail consiste 
principalement à s’attaquer au racisme systémique qui 
existe au sein du mouvement LGBT non autochtone.

Ensuite, il s’agit aussi de travailler avec les 
communautés autochtones pour lutter contre 
l’homophobie et la transphobie qui résultent du 
processus de colonisation.

BERNICE (NARRATION)

Harlan parle de l’importance de décoloniser nos 
conceptions du genre et de la sexualité. Le colonialisme 
de peuplement a étouffé d’autres compréhensions liées 
au genre et à la sexualité. Les formes d’oppression 
systémique, telles que la transphobie et l’homophobie 
intégrées dans nos politiques, normes sociales et 
institutions actuelles, recoupent le racisme contre les 
personnes autochtones et la violence coloniale pour 
nuire de manière disproportionnée aux communautés 
autochtones bispirituelles et LGBTQ+.

En tant que praticiens de la santé publique, 
nous devons travailler activement à démanteler 
l’homophobie et la transphobie. Cela fait partie de notre 
travail sur l’équité en matière de santé et la justice en 
matière de santé. 

Partout au Canada, la transphobie et l’homophobie 
mènent à la discrimination, à la violence et au 
harcèlement envers les personnes LGBTQ+. Par 
exemple, à travers l’exclusion et la violence dans 
les écoles, la discrimination et l’effacement dans les 

systèmes de soins de santé, et la discrimination sur le 
marché du travail et en matière de logement. 

Ces formes d’oppression sont des déterminants 
structurels de la santé qui ont des conséquences 
matérielles et sanitaires négatives sur la santé et 
le bien-être des peuples autochtones bispirituels et 
membres de la communauté LGBTQ+ ainsi que des 
personnes membres de cette communauté en général. 

Réclamer notre pouvoir et notre place : le rapport 
final de l’Enquête nationale sur les femmes et les filles 
autochtones disparues et assassinées documente la 
violence et les violations des droits des femmes, des 
filles et des personnes autochtones 2SLGBTQQIA, et 
contient des appels à la justice propres aux personnes 
autochtones bispirituelles et LGBTQ+. 

Réclamer notre pouvoir 
et notre place : le rapport 
final de l’Enquête nationale 
sur les femmes et les filles 
autochtones disparues et 
assassinées

Enquête nationale sur 
les femmes et les filles 
autochtones disparues et 
assassinées. [2019]. 

Le rapport final de l’enquête nationale sur les 
femmes et les filles autochtones disparues et 
assassinées documente les vérités propres de 
plus de 2 380 membres de familles, survivantes 
de la violence, experts et Gardiens du savoir. Il 
contient 231 appels à la justice qui s’attaquent 
aux causes profondes de la violence contre les 
femmes, les filles et les femmes des Premières 
Nations, les Inuits et les Métis et les membres 
de la communauté 2SLGBTQQIA au Canada. Il 
s’agit notamment d’appels à la justice visant les 
fournisseurs de services de santé et de mieux-être, 
d’appels à la justice que tous les Canadiens sont 
encouragés à suivre et d’appels à la justice propres  
à la communauté 2SLGBTQQIA. 

RÉCLAMER NOTRE

POUVOIR ET 

NOTRE PLACE

K E P E K - Q U É B E C

U N  R A P P O R T  
C O M P L É M E N T A I R E

D E  L’ E N Q U Ê T E  N AT I O N A L E  S U R  L E S

F E M M E S  E T  L E S  F I L L E S  A U T O C H T O N E S

D I S PA R U E S  E T  A S S A S S I N É E S

Volume 2

https://www.mmiwg-ffada.ca/fr/final-report/
https://www.mmiwg-ffada.ca/fr/final-report/
https://www.mmiwg-ffada.ca/fr/final-report/
https://www.mmiwg-ffada.ca/fr/final-report/
https://www.mmiwg-ffada.ca/fr/final-report/
https://www.mmiwg-ffada.ca/fr/final-report/
https://www.mmiwg-ffada.ca/fr/final-report/


Mind the Disruption : Disruption du colonialisme pour la santé des personnes bispirituelles

9 ÉPISODE 6 
7 FÉVRIER 2023

SAISON

UNE

Pour les auditeurs qui entendent ces termes pour la 
première fois, voici quelques idées qui peuvent être 
utiles comme points de départ :

•	 Tout d’abord, pour les auditeurs non autochtones, 
il faut commencer par comprendre que le terme 
« bispiritualité » est un outil d’organisation pour 
les peuples autochtones bispirituels, et qu’il peut 
signifier des choses différentes pour différentes 
personnes. Soyons quelque peu prudents : de 
la même manière que vous ne poseriez pas 
de questions invasives à un collègue sur ses 
préférences sexuelles, vous devez savoir que vous 
n’avez pas le droit de sonder un individu sur ce que 
la bispiritualité signifie pour lui. 

•	 Deuxièmement, nous pouvons contribuer à une 
culture qui n’émet pas d’idées préconçues sur 
l’identité de genre de quelqu’un. Par exemple, 
en mentionnant nos propres pronoms et en 
demandant aux autres quels sont les leurs.

Pour en savoir plus sur les termes relatifs au genre  
et à la sexualité, veuillez consulter le guide linguistique 
du Centre de contrôle des maladies de la Colombie-
Britannique (AN) dans les notes de cet épisode.

Revenons au parcours d’Harlan. À la fin des 
années 1990, Harlan explorait qui il était en tant que 
personne crie bispirituelle. Il a commencé à s’organiser 
avec les membres de la communauté bispirituelle et, en 
l’an 2000, il avait quitté l’Alberta et déménagé à New 
York, où il a travaillé à créer des espaces dans lesquels 
les personnes bispirituelles et leurs authenticités ont été 
affirmées. Ensuite, nous allons entendre une histoire sur 
la façon dont Harlan remettait en cause l’ordre établi.

HARLAN 

Je me suis toujours senti inadéquat parce que les autres 
chefs bispirituels se moquaient souvent de moi à cause 
du fait que je ne chante pas, que je ne porte pas de 
tambour et que je ne prie pas publiquement. Et donc 
j’ai toujours eu l’impression que… je ne me sentais pas 
assez indien. 

Je me souviens que j’allais dans une hutte de sudation 
et j’ai demandé à Blake, le gardien de la hutte, s’il 
voulait du tabac, et je lui ai dit : « Blake, peux-tu 
m’apprendre à chanter une chanson pour que je sois 
un bon Indien? » Et il m’a dit : « OK, ça ne va pas être 
facile. » Je lui ai répondu : « OK. » 

Puis je suis allé dans la hutte de sudation. Dans la 
hutte de sudation, nous apportons des pierres. Pour 
nous au sein de notre ontologie crie, elles sont appelées 
Nimosôm, nos/mes grands-pères. À notre façon, les 
pierres sont notre plus vieil être vivant, donc quand 
nous les amenons dans la hutte, nous le faisons en 
chantant pour elles. Et quand nous sommes assis dans 
la hutte et que nous voulons prendre une gorgée d’eau 
entre les tours, nous offrons une gorgée d’eau à nos 
grands-pères, nos Aînés, parce qu’ils mangent d’abord, 
ils boivent d’abord, vous comprenez? Et je me souviens 
qu’avant de prendre un verre d’eau, j’ai offert un peu 
d’eau à nos grands-pères. Et je me suis dit : « La raison 
pour laquelle les pierres représentent nos plus anciens 
et nos plus sages et qu’elles dispensent des soins 
médicinaux pendant leur cérémonie, c’est parce qu’elles 
n’essaient pas d’être de l’eau. » 

BERNICE

J’aime beaucoup cette idée.

HARLAN

Les pierres sont robustes, métaphoriquement, mais 
elles sont aussi solides en elles-mêmes. Elles n’essaient 
pas d’être de l’air, elles n’essaient pas d’être du feu. Elles 
sont solides en elles-mêmes. 

Et quand je suis sorti de la hutte, je me suis dit : « Je n’ai 
pas besoin de chanter. Je dois simplement redoubler 
d’efforts, et ce qui représente mes chansons et mes 
récits, ce sont mon activité politique et le fait de faire 
du plaidoyer et de travailler pour créer de meilleurs 
lendemains. » Je suis retourné voir Blake, et je lui ai 
offert plus de tabac, et je lui ai dit : « Je n’ai pas besoin 
de chanter. » Et il m’a répondu : « Tu es sûr? » 

http://www.bccdc.ca/health-professionals/professional-resources/public-health-language-guide
http://www.bccdc.ca/health-professionals/professional-resources/public-health-language-guide
http://www.bccdc.ca/health-professionals/professional-resources/public-health-language-guide


Mind the Disruption : Disruption du colonialisme pour la santé des personnes bispirituelles

10 ÉPISODE 6 
7 FÉVRIER 2023

SAISON

UNE

BERNICE

C’est comme s’il disait : « Je suis prêt à enseigner! »

HARLAN

Puis il a continué en disant : « Je veux enseigner, et c’est 
mon don. » 

C’était comme si je découvrais qui j’étais tout au 
long de la cérémonie tout en redoublant d’efforts et 
en apprenant de la sagesse de nos grands-pères – 
Nimosôms. Et donc la dépendance envers les activités 
politiques et programmatiques et leur priorisation sont 
là où résident mes chansons, mes récits et ce que je dis. 

BERNICE (NARRATION)

Harlan nous fait ensuite part de ses dons dans les 
domaines de la programmatique et de la politique, 
dirigeant des campagnes politiques et des bureaux 
législatifs avant de travailler à l’agence économique 
de l’État de New York, où il fera progresser la justice 
économique. 

Parallèlement, Harlan a formé la Northeast Two-
Spirit Society (société bispirituelle du nord-est), 
une organisation communautaire qui soutient la 
communauté bispirituelle de New York en organisant 
des événements culturels, en s’engageant dans des 
politiques et en développant des formations et des 
programmes d’études. 

Pendant tout ce temps, il a continué son activisme en 
matière de bispiritualité, qui à l’époque était axé sur 
la promotion de la politique de santé des personnes 
bispirituelles et des services de lutte contre le VIH des 
centres nationaux pour le contrôle et la prévention des 
maladies aux États-Unis.

HARLAN

Cela m’a conduit jusqu’à être nommé par le président 
Obama au Conseil consultatif présidentiel sur le 
VIH/sida. Je m’occupais alors du développement 
économique le jour et de la politique de santé la nuit. 

Ce que nous faisions au sein du Conseil consultatif 
présidentiel sur le VIH/sida, c’était de fournir des 
conseils et des recommandations au Secrétaire à la 
santé et aux services sociaux ainsi qu’à la Maison-
Blanche sur la mise en œuvre de la Stratégie nationale 
de lutte contre le VIH/sida. 

C’est quelque chose d’essentiel parce que c’était 
un tournant décisif dans mon activisme. Avant ma 
nomination au conseil, j’étais un partisan. Je disais 
des choses comme : « Euh, ce n’est pas bon. Euh, vous 
pouvez faire mieux. Euh. » C’était comme un peu lancer 
des pierres. 

Et puis quand j’ai été nommé au Conseil consultatif 
présidentiel sur le VIH/sida, je disais des choses 
comme : « Euh, c’est mauvais. » Mais je me demandais 
aussi : « Sur qui cette pierre va-t-elle tomber? Ah oui, 
moi! » Quel est le conseil à apporter? Quelles sont les 
recommandations à donner? Quels sont les politiques 
et les éléments programmatiques dont nous avons 
besoin pour relever les myriades de défis qui touchent la 
communauté autochtone?

Et puis, plutôt que de toujours partir du problème, je me 
suis penché sur la question de savoir comment passer 
à des solutions et à des conversations basées sur des 
solutions, ainsi qu’au travail. Et donc je me dis toujours : 
« Un problème? Oui, ça en fait partie… » 

BERNICE

Vous ne vous arrêtez pas là.

HARLAN

Je me pose les questions suivantes : « Quelle est la 
solution? Comment travaillons-nous pour atténuer 
le problème? Que faisons-nous pour résoudre 
le problème? » Et pour moi, c’est à partir d’une 
recommandation politique et programmatique ou c’est 
dans un domaine dans lequel je viens à trouver une 
solution : « C’est comme ça que nous faisons, c’est 
comme ça que nous pouvons aller de l’avant. »



Mind the Disruption : Disruption du colonialisme pour la santé des personnes bispirituelles

11 ÉPISODE 6 
7 FÉVRIER 2023

SAISON

UNE

BERNICE (NARRATION)

En 2018, après l’entrée en fonction de l’administration 
Trump, Harlan rapporte avoir été heureusement licencié 
par FedEx du Conseil consultatif présidentiel américain 
sur le VIH/sida. Il s’agissait d’une nouvelle qu’Harlan 
a accueillie, sachant d’après ses enseignements cris 
qu’un autre chemin s’ouvrirait à lui. Il a déménagé à 
Vancouver, où il a depuis entrepris un programme de 
doctorat au Département des sciences de la santé de 
l’Université Simon Fraser. 

Il a également cofondé le Two-Spirit Dry Lab et 
travaille comme conseiller principal en transfert des 
connaissances des Autochtones dans l’équipe du 
programme Chee Mamuk (AN) au Centre de contrôle 
des maladies de la Colombie-Britannique, sur lequel je 
voulais en apprendre davantage : 

Chee Mamuk est un programme pour les personnes 
autochtones qui offre une formation novatrice et 
adaptée à la culture, des ressources éducatives et 
des modèles de pratique avisés en matière d’ITS, 
d’hépatite et de VIH.

BERNICE

Pouvez-vous m’en dire un peu plus sur votre travail 
en tant que conseiller principal en transfert des 
connaissances? Qu’est-ce que cela implique?

HARLAN

Nous avons ce programme de longue date appelé 
Around the Kitchen Table où nous rassemblons des 
équipes de femmes de la communauté et au sein 
duquel nous disposons de plans de leçon très stylisés 
et formulés. Nous leur enseignions comment faciliter 
une organisation, et ensuite nous leur donnions divers 
guides de facilitation thématiques avec un peu d’argent 
de départ pour qu’elles retournent dans la communauté 
et organisent des conversations au sein de celle-ci. 
Cela se déroulait vraiment autour de tables de cuisine, 
l’équipe du programme enseignait l’ABC de l’hépatite, 
du VIH et d’autres ITSS (infections transmissibles 
sexuellement et par le sang). 

Mais ensuite, les femmes disaient aussi : « Nous voulons 
de l’information sur les relations saines. » Nous avons 
donc développé des formations autour de ce sujet. Elles 
voulaient des informations sur la bispiritualité, et donc 
nous avons développé un guide de facilitation sur ce 
sujet. Il s’agissait simplement de ce type d’activités.

Nous avons aussi un programme pour les hommes. 
C’est un genre de programme similaire, mais avec des 
sujets différents parce que nous parlons de la santé 
des hommes autochtones. Nous avons rassemblé les 
hommes, et ils nous ont dit : « Nous ne voulons pas nous 
asseoir et parler du VIH. » Nous leur avons demandé : 
« Oh, de quoi voulez-vous parler? » Et ils nous ont 
répondu : « Nous voulons en apprendre davantage sur 
les terres, et nous voulons apprendre d’elles. » Nous 
avons donc fait venir un consultant externe pour parler 
de l’apprentissage de la terre, de choses comme la 
construction de refuges, la construction de sentiers, le 
marquage de sentiers, la navigation au compas. Dès 
que nous avons emmené les hommes sur les terres, ils 
se sont mis à nous demander : « D’accord, c’est quoi ce 
truc au sujet du VIH? » 

J’ai élaboré une formation portant sur la santé de 
la prostate et la santé des testicules. Au cours de la 
formation que j’ai donnée, alors que les hommes se 
mettaient en cercle, j’avais posé des noix sur la chaise 
de tout le monde. Et puis j’avais aussi des petits sacs 
contenant des œufs durs; c’était des sacs Ziploc. J’ai 
commencé et je leur ai demandé : « Comment dites-
vous : uriner? », comme ils diraient « faire pleurer le 
colosse », « soulager sa vessie », et dans certaines 
langues autochtones, comme ‘cha-hah, qui veut dire 
« jeter de l’eau ». C’était amusant. 

Je leur demandais : « Oh, qu’est-ce que la voie 
urinaire? » C’est comme ça que nous avons parcouru 
la voie urinaire; vous voyez, elle passe par la prostate. 
« Qu’est-ce que la prostate? » « Une glande de la taille 
d’une noix » je leur répond, pendant que les hommes 
jouaient avec la noix. Ensuite, « Pourquoi la prostate 

http://www.bccdc.ca/our-services/programs/chee-mamuk


Mind the Disruption : Disruption du colonialisme pour la santé des personnes bispirituelles

12 ÉPISODE 6 
7 FÉVRIER 2023

SAISON

UNE

est-elle importante? Comment faire le dépistage de 
la prostate? Quels sont les indicateurs? » Et toute la 
formation s’est faite en environ six diapositives. 

Puis les hommes sont retournés dans la communauté, 
et ils ont organisé cette formation eux-mêmes. Tout 
comme les femmes parlent du VIH, les hommes parlent 
maintenant de la santé de la prostate. Et nous avions 
une équipe qui est retournée, et les hommes sont allés 
au ministère de la Santé et nous ont dit : « Nous allons 
organiser cette formation, mais nous ne voulons pas 
de femmes dans la salle. » Puis 40 hommes se sont 
présentés. Les hommes ont ensuite dit : « Nous voulons 
plus de conversations; les gens parlent d’hypertension 
artérielle, qu’est-ce que l’hypertension artérielle? » 
Le ministère de la Santé et nous avons travaillé à 
établir les rouages de la conversation sur ce qu’est 
l’hypertension artérielle. 

Je pense que nous partons simplement des 
connaissances des membres de la communauté et nous 
rendons l’information accessible. Comme ça ils ont un 
point de référence, mais ils peuvent ensuite apporter 
cette connaissance à la communauté. 

BERNICE

Et on dirait que vous avez commencé à partir de 
l’enseignement sur les terres et que vous avez pu 
passer à d’autres conversations en fonction des intérêts 
et des besoins de la communauté.

HARLAN

Nous adoptons également une approche autochtone 
sur ce sur quoi nous voulons travailler. Nous avons 
un réseau informel de personnes au sein de notre 
programme et de nos communautés, et nous nous 
posons des questions : « Qu’est-ce qu’on raconte? Que 
se passe-t-il dans la communauté? Dans quel domaine 
avez-vous besoin d’aide? » 

Et donc nous suivons le rythme des membres de la 
communauté pour savoir sur quoi nous nous penchons 
et ce que nous transmettons, plutôt que d’adopter une 
méthode descendante, de présenter les conseils, et de 
transmettre tout ça. Nous pouvons procéder de cette 
manière, mais si la communauté ne demande pas 
ça, eh bien, ce n’est pas une bonne utilisation de nos 
ressources.

BERNICE (NARRATION)

Harlan a ensuite cofondé le Two-Spirit Dry Lab avec 
Travis Salway, un groupe de recherche qui bouleverse 
l’ordre établi dans la recherche en santé publique de 
plusieurs façons.

BERNICE

Il semble qu’un autre chemin qui s’est ouvert à vous est 
le Two-Spirit Dry Lab. Pouvez-vous me parler un peu 
de ça et du travail que vous faites avec ce groupe de 
recherche?

HARLAN

Le Two-Spirit Dry Lab est le tout premier groupe 
de recherche de l’île de la Tortue qui se concentre 
uniquement sur les communautés et les expériences 
des peuples autochtones. Nous sommes une 
collaboration multidisciplinaire ou transdisciplinaire 
d’épidémiologistes autochtones et non autochtones, de 
conseillers principaux en transfert des connaissances, 
de sociologues, de chercheurs, mais aussi de membres 
de la communauté.

« nous partons simplement des 
connaissances des membres de 
la communauté et nous rendons 
l’information accessible. » 
(Traduction libre)

HARLAN PRUDEN



Mind the Disruption : Disruption du colonialisme pour la santé des personnes bispirituelles

13 ÉPISODE 6 
7 FÉVRIER 2023

SAISON

UNE

Nous centrons les façons autochtones de savoir, 
d’être, de faire. Dans nos meilleurs efforts, nous 
essayons d’utiliser des méthodologies et des approches 
autochtones pour faire le travail. 

Nous tirons fortement parti de l’enseignement 
d’Albert Marshall, un Aîné mi’kmaq, sur le concept de 
« regard des deux yeux ». Le concept de « regard des 
deux yeux » se base sur le fait que, du point de vue 
des colonisateurs, ces derniers ont apporté quelques 
bonnes choses. Je suis assis ici avec une chemise faite 
à base de coton-polyester très confortable qui ne gratte 
pas. Et donc, quelles sont certaines de ces bonnes 
choses? – Nous ne pouvons pas non plus jeter le bébé 
avec l’eau du bain – Il y a des choses positives, vous 
me suivez? Mais il y a aussi des choses étonnantes; 
d’un autre regard sur les choses, il y a aussi des choses 
étonnantes d’un point de vue autochtone. Ce que nous 
faisons, c’est que nous adoptons une approche de 
« regard des deux yeux » et nous mettons les deux idées 
et les deux systèmes de connaissances côte à côte. 

Maintenant, parce que nous sommes des personnes 
bispirituelles, nous prenons un léger virage à ce sujet. 
Nous utilisons l’approche du « regard des deux yeux 
sur la bispiritualité ». Une partie de nos méthodologies 
autochtones, de nos approches, de nos réunions et de 
notre travail se fait en cercle, donc c’est collaboratif, 
non hiérarchique, et nous utilisons aussi des processus 
décisionnels consensuels. Ce que nous faisons, c’est que 
nous essayons de comprendre comment la bispiritualité 
est un facilitateur pour accéder à l’information sur la 
santé et le bien-être des personnes et des communautés 
autochtones qui sont de diverses identités sexuelles et 
de genre tout en prenant compte de leurs expériences. 
Tout ce que nous essayons de faire, c’est d’essayer de 
comprendre ça de manière quantitative.

Quand j’ai rencontré Travis Salway de l’Université 
Simon Fraser, qui est aussi mon superviseur, je lui ai 
dit : « Travis, je veux faire de la recherche, mais je ne 
veux pas faire de recherche qui soit basée sur le déficit. 
Je ne veux pas me présenter devant ma communauté 

autochtone et dire : « Salut la communauté autochtone, 
vous allez avoir le VIH encore plus que les personnes 
blanches. Vous serez moins instruits. »

Et c’est ce qu’on appelle tester l’hypothèse nulle, où 
nous supposons que deux groupes sont identiques 
et nous pouvons donc faire une comparaison et un 
contraste. Je dirais que dans presque tout document de 
politique et/ou de recherche, l’hypothèse nulle est en jeu. 
C’est un acteur central de l’épidémiologie ainsi que de la 
santé publique. 

La façon dont l’hypothèse nulle fonctionne, c’est que 
vous avez un ensemble de données plus large qui 
proviennent souvent de personnes majoritairement 
blanches. Vous extrayez la sous-population, dans 
notre cas, les peuples autochtones et/ou bispirituels. 
Comme nous supposons que les deux groupes sont 
les mêmes, nous pouvons faire une comparaison et 
un contraste. Cependant, puisque le système de santé 
et de nombreux systèmes ont été mis en place pour 
les personnes blanches par des personnes blanches, 
celles-ci auront toujours de meilleurs résultats. Elles 
seront toujours les témoins de référence, elles seront 
toujours les personnes à qui il faudra se comparer, et 
nous serons toujours dans une position inférieure.

Si vous regardez un de nos rapports de surveillance, 
il dit que, cette année-là, les femmes autochtones 
sont 20 fois plus touchées par le VIH que les femmes 
blanches. C’est ce que ça dit, non? OK, est-ce une 
comparaison juste? Je suis née indienne, je vais mourir 
indienne, je ne serai jamais blanche, alors pourquoi 
devrais-je être comparée aux personnes blanches? 
Et donc à cet égard, je dirais que l’hypothèse nulle 
constitue la suprématie blanche. Parce que ces 
personnes seront toujours les témoins de référence.  

« je dirais que l’hypothèse nulle 
constitue la suprématie blanche. » 
(Traduction libre)

HARLAN PRUDEN



Mind the Disruption : Disruption du colonialisme pour la santé des personnes bispirituelles

14 ÉPISODE 6 
7 FÉVRIER 2023

SAISON

UNE

Et puis, pour nous en tant que peuples autochtones, 
cela devient un site de colonisation.

Que faisons-nous pour combler cet écart? Faisons-nous 
en sorte que les femmes blanches aient les mêmes 
taux de VIH que les femmes autochtones? Ce qui est 
sous-entendu dans tout ça, c’est que nous devons juste 
rendre les femmes autochtones plus semblables aux 
femmes blanches.

En ce qui concerne le Two-Spirit Dry Lab, nous 
travaillons souvent avec des ensembles de données 
nationales, nous extrayons notre sous-population, et 
nous faisons des comparaisons intragroupes où nous 
devenons les témoins de référence.

Comment cela se passe-t-il dans la recherche? Nous 
avons rédigé cet article (AN) en 2019, juste avant la 
pandémie, en examinant les moteurs des connaissances 
sur la santé sexuelle. Et ce que nous avons fait, c’est 
que nous avons comparé les répondants autochtones 
qui s’identifiaient comme homosexuel/bisexuel avec 
ceux qui utilisaient le mot bispiritualité. Et nous avons 
constaté des différences importantes entre les facteurs 
de connaissances en santé sexuelle entre ces deux 
populations. Et puis nous nous sommes dit : « La 
géographie devrait-elle être prise en considération? » 
Nous avons donc comparé les réponses entre celles 
des personnes autochtones qui vivaient en milieu rural, 
celles des personnes éloignées et celles qui vivaient 
dans un milieu urbain. Et encore une fois, nous avons 
trouvé des différences importantes. 

Voyez-vous comment c’est une conversation 
fondamentalement différente?

BERNICE

Absolument. Absolument.

HARLAN

Plutôt que d’utiliser l’hypothèse nulle?

BERNICE

Oui.

HARLAN

Et donc pour le groupe de recherche, nous 
essayons toujours de trouver des moyens sympas 
ou de meilleures façons de raconter l’histoire 
quantitativement. 

Et aussi, nous sommes un laboratoire de réconciliation, 
car environ 45 % de nos membres sont non 
autochtones. Et donc nous nous disons : « Établissons 
de bonnes relations. Apportez votre analyse 
quantitative, laissez tomber l’hypothèse nulle. L’analyse 
quantitative est bonne, ajoutez-la. Cependant, mettons-
la aussi en relation avec nos façons autochtones de 
savoir et d’être. »

Nous entretenons de bonnes relations les uns avec 
les autres. Mais cette relation a aussi des effets sur 
nos partenaires communautaires. Et donc, encore 
une fois, lorsque nous rencontrons un partenaire 
communautaire, nous lui demandons : « Quels sont 
vos besoins? Dans quel domaine avez-vous besoin 
d’aide? » Et ce que nous faisons, c’est de leur fournir la 
recherche quantitative afin qu’ils puissent remplir et 
augmenter leur capacité ou qu’ils puissent poursuivre 
leur travail avec et pour les membres de la communauté 
bispirituelle.

Donc vous pouvez voir ces cercles imbriqués ou ces 
cercles de connexion, mais, tout autour, il s’agit de 
relations et d’être en bonnes relations les uns avec les 
autres.

Nous sommes un laboratoire d’amour…

BERNICE

Oh, j’aime beaucoup ce que vous dites.

HARLAN

Et en utilisant la recherche comme véhicule pour 
exprimer cet amour parce que nous utilisons la 
recherche comme une occasion ou un véhicule pour  
être en bonnes relations les uns avec les autres. 

https://caan.ca/wp-content/uploads/2021/08/Drivers-of-Sexual-Health-Knowledge-Pruden.pdf


Mind the Disruption : Disruption du colonialisme pour la santé des personnes bispirituelles

15 ÉPISODE 6 
7 FÉVRIER 2023

SAISON

UNE

BERNICE (NARRATION)

Jusqu’à présent, nous avons appris que Harlan a eu 
un parcours dynamique dans l’activisme en matière 
de bispiritualité et de santé publique. Il y a eu son 
congédiement par l’ancien président Trump, sa lutte 
contre la colonisation avec le pouvoir de l’amour, 
un changement de politique et des statistiques 
inférentielles. Je découvre ensuite ce qui se passe 
lorsque les choses deviennent difficiles.

Harlan : Je pense que pour surmonter les défis et 
bouleverser l’ordinaire, il y a des choses clés qui m’ont 
vraiment aidé dans ce travail ou cette enquête.

La première est de connaître mon histoire de la création. 
Dans mon histoire de la création crie, qui est racontée 
au moyen d’une chanson chantée pendant 4 jours et 
5 nuits, il est raconté d’où je viens, qui je suis, et ce que 
sont mes enseignements sacrés, mes valeurs et ce 
qu’est mon éthique.

Pour moi, c’est la sagesse – le fait de chérir toute 
connaissance. 

L’amour – pour que je connaisse la paix. 

Le respect – le fait d’honorer toute la création. Et cela 
inclut tout le monde, même nos colonisateurs. C’est 
pour honorer tout le monde. 

Le courage – il s’agit de l’un de mes enseignements les 
plus difficiles –, c’est de faire face à un ennemi avec 
intégrité. Parfois, je veux simplement les réduire en 
poussière, mais j’ai six autres valeurs que je dois leur 
montrer.

L’honnêteté – l’honnêteté rigoureuse envers soi-même 
et les autres. Parce que si je ne suis pas honnête avec 
moi-même et que je ne peux pas être honnête envers 
les autres, comment construire une communauté?

L’humilité – c’est-à-dire me connaître comme une partie 
sacrée de la création et le fait que je suis mieux que rien 
ni personne. 

Et enfin, la vérité – le fait que je sais toutes ces choses.

Bien qu’il n’y ait pas de hiérarchie, je dois garder les 
sept valeurs en jeu au même niveau. Et c’est… c’est 
difficile. 

L’autre chose est de savoir qui est mon peuple. Et 
vous avez entendu dire que mon peuple est le peuple 
bispirituel. Mon peuple est le peuple autochtone. Et 
quand j’ai répondu à mon questionnement, cela m’a 
donné un enracinement, un ancrage, de l’humilité, de la 
responsabilité, du respect, de la transparence, mais une 
vérité vécue et incarnée ou une vertu curative.

Le créateur ne fait pas d’erreurs, ou notre grand 
mystère ou l’indéfinissable ne fait pas d’erreurs. 

Quel est notre but? Quel est mon don ou quels sont 
mes dons? Quels soins médicinaux puis-je dispenser? 
Pourquoi suis-je ici? Vous avez déjà entendu la raison 
pour laquelle je suis ici. La réponse à cette question 
est que j’ai toute la motivation pour guider toutes mes 
actions. 

« Demandez-vous toujours  
« pourquoi? » Ce n’est pas parce 
qu’une chose a été faite dans le 
passé qu’il ne faut pas la remettre 
en question, ou qu’elle doit être 
faite de cette façon. C’est comme 
le colonialisme de peuplement, 
comme l’homophobie, comme la 
transphobie. » 
(Traduction libre)

HARLAN PRUDEN



Mind the Disruption : Disruption du colonialisme pour la santé des personnes bispirituelles

16 ÉPISODE 6 
7 FÉVRIER 2023

SAISON

UNE

Demandez-vous toujours « pourquoi? » Ce n’est pas 
parce qu’une chose a été faite dans le passé qu’il ne 
faut pas la remettre en question, ou qu’elle doit être 
faite de cette façon. C’est comme le colonialisme 
de peuplement, comme l’homophobie, comme la 
transphobie. 

La réponse à cette question du « pourquoi » fait aussi 
porter une grande responsabilité. Si personne ne dit ce 
que vous pensez – et j’ai été dans beaucoup, beaucoup 
de situations comme ça – j’ai toujours pris une profonde 
respiration, je me suis toujours assis bien droit, les 
épaules redressées, la tête haute, et je levais la main 
pour dire ma vérité, et j’ai trouvé ma voix.

BERNICE

J’adore cette idée.

HARLAN

Et en trouvant ma voix, elle était enracinée dans mon 
but, mon don ou mes soins médicinaux. Je ne parlais 
pas pour moi-même – je le fais, mais je parlais aussi 
pour mon peuple, et cela était soutenu par mes histoires 
de la création, mes valeurs et mon éthique. 

En fin de compte, je pense que cela fait partie du 
travail et de cette réflexion profonde sur la question : 
« Qui êtes-vous? » Puis le fait d’être à l’aise avec qui 
vous êtes. Et ensuite « qui vous revendique et qui 
revendiquez-vous? »

BERNICE 

J’aime que vous disiez cela parce que je pense que 
cela remonte à l’illustration que vous avez donnée au 
début de notre conversation, quand vous parliez du 
fait que les pierres n’essayaient pas d’être du feu ou 
n’essayaient pas d’être de l’eau. Donc pour vous, vous 
apportez certains dons pour ce qui est du domaine 
politique alors que d’autres personnes pourraient 
apporter d’autres dons. Alors, il s’agit de savoir qui vous 
êtes, du fait que ce que vous avez à offrir vous aide 
vraiment à vous assurer que vous vous concentrez sur 
cela et que vous l’utilisez pour servir votre communauté. 

Au début, lorsque nous avons commencé à parler, 
vous avez dit que vous étiez investi dans le fait d’aider 
à créer de meilleurs lendemains pour les peuples 
autochtones bispirituels et LGBTQ+. Pouvez-vous parler 
un peu de cela et de la façon dont la santé publique, le 
domaine de la santé publique, peut soutenir ces efforts?

HARLAN 

Eh bien, je pense qu’à un niveau fondamental, si vous 
regardez nos produits de transfert des connaissances, 
la communauté se reconnaît dans l’information. Les 
personnes bispirituelles se reconnaissent-elles dans le 
message de santé? Se reconnaissent-elles dans notre 
réponse de santé publique? Vont-elles écouter notre 
réponse en matière de santé publique? C’est comme 
ça que nous travaillons… pour fournir de l’information 
aux communautés afin qu’elles puissent prendre de 
meilleures décisions, c’est ce que nous voulons faire, 
non? 

Mais la seule façon de le faire est de s’assurer que 
l’information est 1) pertinente au niveau culturel, 
2) qu’elle présente des spécificités culturelles et 
3) qu’elle est opportune.

BERNICE 

Pouvez-vous m’en dire un peu plus sur la composante 
de la spécificité culturelle dont vous parlez?

« Les personnes bispirituelles 
se reconnaissent-elles dans 
le message de santé? Se 
reconnaissent-elles dans notre 
réponse de santé publique? » 
(Traduction libre)

HARLAN PRUDEN



Mind the Disruption : Disruption du colonialisme pour la santé des personnes bispirituelles

17 ÉPISODE 6 
7 FÉVRIER 2023

SAISON

UNE

HARLAN 

Eh bien, si vous tapez dans un moteur de recherche 
« Centre de contrôle des maladies de la Colombie-
Britannique COVID » et cliquez sur la page de 
ressources des communautés autochtones (AN), vous 
verrez que nous avons un graphiste autochtone. Les 
peuples autochtones peuvent se voir dans les lignes 
directrices, non?

Mais ce qui est plus important encore, c’est que nous 
avons suivi un processus consultatif, à la fois informel 
et formel, pour savoir ce que la communauté voulait 
transmettre. Je ne suis pas un expert quand il s’agit 
de Klemtu, par exemple, c’est une communauté isolée 
dont l’accès se fait par avion. Quand j’élabore un 
programme, si je ne sais pas quelle est la réalité de 
Klemtu, nous devons rencontrer la communauté et 
poser les questions suivantes : « Que voulez-vous? De 
quoi avez-vous besoin? » Vous comprenez? Le fait d’être 
humble fait partie de cette pertinence culturelle. 

BERNICE 

En plus d’être à l’écoute des besoins de la communauté 
et de pratiquer cette écoute profonde et de faire preuve 
d’humilité, avez-vous d’autres conseils ou, je suppose, 
des aspirations pour la santé publique en ce qui 
concerne certaines mesures qu’ils peuvent prendre pour 
soutenir les communautés et les individus bispirituels?

HARLAN 

La première chose, je dirais, est de faire preuve 
d’humilité, de simplement être humble. 

BERNICE 

C’est énorme, je le conçois.

HARLAN 

Énorme!

Comprendre que vous n’avez pas l’hégémonie 
sur le pouvoir. Vous n’avez pas l’hégémonie sur la 
connaissance. Il y avait vraiment beaucoup d’autres 
connaissances dans le monde, et vous devez les mettre 
en commun et les harmoniser. 

Une partie des membres du Two-Spirit Dry Lab, mais 
aussi d’un point de vue profondément personnel 
et je m’appuie sur les dires de Shawn Wilson et 
d’Evelyn Steinhauer, qui est une parente à moi, affirme 
que d’après une ontologie crie, toute connaissance est 
relationnelle. Tant de gens pensent que la connaissance 
peut exister par elle-même. Mais si je trouvais un 
remède contre le cancer et que je n’avais pas de 
réseau au sein duquel je pouvais le partager, ou si je 
le rendais inaccessible pour que personne ne puisse le 
comprendre, aurions-nous un remède contre le cancer? 
Non. Donc toute connaissance est relationnelle. 

Je pense que ce que nous devons faire, c’est nous 
pencher sur la complexité des relations. Une fois que 
vous vous plongez dans des relations, vous voyez qu’il y 
a des éléments entrelacés, interconnectés, mais que ça 
devient super désordonné. Mais alors la possibilité de la 
connaissance existe dans l’échange de connaissances. 
Cela peut être bidirectionnel, multidirectionnel et, 
malheureusement pour nos colonisateurs, ce n’est pas 
unidirectionnel parce que vous n’avez pas d’hégémonie 
sur la connaissance. 

Je pense que c’est là que résident les choses. L’écoute 
active constitue une partie de cela. Il faut non 
seulement écouter ou écouter profondément ce qui est 
dit, mais aussi ce qui n’est pas dit, il faut être à l’écoute 
du vide. Il faut également un ensemble de compétences.

« nous devons rencontrer la 
communauté et poser les 
questions suivantes : « Que 
voulez-vous? De quoi avez-vous 
besoin? » Vous comprenez? Le fait 
d’être humble fait partie de cette 
pertinence culturelle. » 
(Traduction libre)

HARLAN PRUDEN

http://www.bccdc.ca/health-info/diseases-conditions/covid-19/indigenous-community-resources
http://www.bccdc.ca/health-info/diseases-conditions/covid-19/indigenous-community-resources


Mind the Disruption : Disruption du colonialisme pour la santé des personnes bispirituelles

18 ÉPISODE 6 
7 FÉVRIER 2023

SAISON

UNE

Et enfin, il faut être soucieux de faire preuve d’égalité et 
de savoir prendre son tour dans une conversation. C’est 
pourquoi nous tenons nos cercles de discussion dans 
lesquels tout le monde apporte sa contribution et où il 
n’y a pas qu’un seul leader, nous avons tous quelque 
chose à partager. 

Une fois que vous avez établi ça, vous avez la 
possibilité d’obtenir la sécurité psychologique provenant 
des résultats suivants. Ce serait quelque chose comme 
se soutenir mutuellement pour être en mesure de faire 
déboucher les meilleures idées. Ça ne va pas être 
votre idée. Ça ne va pas être mon idée. Ce seront les 
meilleures idées.

Le fait de travailler ensemble est quelque chose qui se 
fait de manière attentive et réfléchie parce que c’est axé 
sur les relations.

Puis vient le fait de développer des capacités novatrices 
afin que nous puissions rêver à des lendemains 
meilleurs et que nous entretenions tous de bonnes 
relations les uns avec les autres. Je pense que c’est ce 
que la réconciliation veut que nous fassions.

BERNICE (NARRATION) 

Je remercie infiniment Harlan qui nous a aidés à 
conclure une première saison animée de « Mind the 
Disruption ». 

Dans cet épisode, Harlan nous a rappelé que 
de meilleurs lendemains pour les communautés 
autochtones bispirituelles et LGBTQ+ sont possibles.

Et qu’en tant que communauté de santé publique, nous 
avons la responsabilité de lutter contre la colonisation, 
la transphobie et l’homophobie.

Il nous a demandé de réfléchir à nos valeurs et à nos 
dons, de pratiquer l’humilité culturelle, de plonger dans 
la complexité des relations et de toujours nous rappeler 
que la santé publique est au service de la communauté. 

Vous pouvez trouver les ressources mentionnées, 
les liens vers les sites Web de Chee Mamuk et de 
Two-Spirit Dry Lab, et plus encore dans les notes de 
cet épisode, comme Une introduction à la santé des 
personnes bispirituelles du Centre de collaboration 
nationale de la santé autochtone.

De la part de l’équipe Mind the Disruption, Carolina, 
Rebecca et moi, nous espérons que vous vous 
souviendrez de ces leçons dans votre pratique, et nous 
sommes impatients de passer à la saison 2 ensemble. 
À bientôt!

« toute connaissance est 
relationnelle. Tant de gens 
pensent que la connaissance 
peut exister par elle-même. 
Mais si je trouvais un remède 
contre le cancer et que je 
n’avais pas de réseau au sein 
duquel je pouvais le partager, 
ou si je le rendais inaccessible 
pour que personne ne puisse le 
comprendre, aurions-nous un 
remède contre le cancer? Non. » 
(Traduction libre)

HARLAN PRUDEN



Mind the Disruption : Disruption du colonialisme pour la santé des personnes bispirituelles

19 ÉPISODE 6 
7 FÉVRIER 2023

SAISON

UNE

 

REBECCA 

Merci d’avoir écouté l’épisode de « Mind the Disruption », 
une série offerte en baladodiffusion par le Centre de 
collaboration nationale des déterminants de la santé. 
Consultez notre site Web au ccnds.ca pour en savoir 
plus sur le balado et nos travaux en général. 

REMERCIEMENTS

Rédaction : Rebecca Cheff, spécialiste du transfert des connaissances, Caralyn Vossen, coordonnatrice 
au CCNDS.

Production de l’épisode du balado : Rebecca Cheff, Bernice Yanful et Carolina Jimenez, spécialistes  
du transfert des connaissances au CCNDS.

Le Centre de collaboration nationale des déterminants de la santé est situé à l’Université St Francis 
Xavier. Nous reconnaissons que nous nous trouvons en Mi’kma’ki, le territoire ancestral non cédé du 
peuple Micmac.

Veuillez citer l’information contenue dans le présent document comme suit : Centre de collaboration 
nationale des déterminants de la santé. (2024). Transcription de l’épisode du balado et document 
d’accompagnement : disruption du colonialisme pour la santé des personnes bispirituelles (Mind the 
Disruption, saison 1, épisode 6) Antigonish (NS) : CCNDS, Université St Francis Xavier

ISBN: 978-1-998022-60-1

La production du présent document est rendue possible grâce à un apport financier de l’Agence de la 
santé publique du Canada, qui finance le CCNDS. Les points de vue exprimés dans le présent document 
ne reflètent pas nécessairement ceux de l’Agence de la santé publique du Canada.

Une version électronique (en format PDF) du présent document est disponible au nccdh.ca/fr.

A PDF format of this publication is also available in English at nccdh.ca under the title Podcast episode 
transcript & companion document: Disrupting colonialism for Two-Spirit health (Mind the Disruption, 
Season 1, Episode 6).

COORDONNÉES

Centre de collaboration nationale 
des déterminants de la santé 
Université St. Francis Xavier 
Antigonish (N.-É.) B2G 2W5 
ccnds@stfx.ca 
www.nccdh.ca/fr 

Carolina Jimenez, Bernice Yanful et moi-même, 
Rebecca Cheff, avons produit le présent épisode en 
collaboration avec Chris Perry, à la production technique 
et à la musique originale. Si vous avez trouvé l’épisode 
intéressant, n’hésitez pas à en parler aux personnes 
autour de vous et à vous abonner. Nous avons produit 
d’autres récits sur les démarches entreprises par certaines 
personnes pour faire bouger les choses et bâtir un monde 
plus juste et en meilleure santé.

You are made of medicine: 
A mental health peer support 
manual for Indigiqueer, 
Two-Spirit, LGBTQ+, and 
gender non-conforming 
Indigenous youth (vous êtes 
fait de médecine : un manuel 
de soutien par les pairs en 
santé mentale pour les jeunes 
autochtones qui s’identifient comme autochtones 
queers, bispirituels, LGBTQ+ et de genre non 
conforme)

Native Youth Sexual Health Network. [2021].

« Nous méritons tous d’obtenir le soutien dont 
nous avons besoin » [traduction libre] (p. 18). 
Le colonialisme, l’homophobie et la transphobie 
comptent parmi les déterminants de la santé ayant 
des effets dévastateurs pour la santé et le mieux-
être des personnes bispirituelles et des jeunes au 
Canada. Les praticiens de la santé publique sont 
encouragés à lire et à partager ce manuel de  
soutien par les pairs en santé mentale du Native 
Youth Sexual Health Network (AN), rédigé par et 
pour les jeunes autochtones qui s’identifient comme 
autochtones queers, bispirituels, LGBTQ+ et de genre 
non conforme.

https://nccdh.ca/fr/
https://nccdh.ca/fr/resources/entry/you-are-made-of-medicine
https://nccdh.ca/fr/resources/entry/you-are-made-of-medicine
https://nccdh.ca/fr/resources/entry/you-are-made-of-medicine
https://nccdh.ca/fr/resources/entry/you-are-made-of-medicine
https://nccdh.ca/fr/resources/entry/you-are-made-of-medicine
https://nccdh.ca/fr/resources/entry/you-are-made-of-medicine
https://www.nativeyouthsexualhealth.com/
https://www.nativeyouthsexualhealth.com/

